PaorLo Manna

VIRTU APOSTOLICHE

Lettere ai missionari

A cura dell’'Ufficio Storico del PIME

@

EDITRICE MISSIONARIA ITALIANA



L’ORAZIONE MENTALE E L’ERESIA DELL’AZIONE

«Saremo santi missionati per 'esercizio dell’orazione»

Lettera circolare n. 17 Milano, 30 Dicembre 1951

Amatissimi Confratelli,

1. Con il cuore ancora riscaldato dai dolci aftetti che le Feste
Natalizie ispirano ad ogni cuore sacerdotale vengo a voi per pot-
tarvi il mio saluto cordiale di felicissimo nuove Anno e la mia pa-
terna parola, che, povera com’s, nondimeno so arrivare cara ¢
gradita specialmente a tanti di voi, che, dispersi in mezzo al
mondo infedele, troppo raramente avete occasione di ascoltare
una voce amica e confortatrice,

I dolci misteri che abbiamo appena celebrati, oh! quanto
spesso mi hanno fatto pensare all'infelice sorte di tanti poveri in-
fedeli, per i quali il S. Natale non dice nulla, ai quali il Divin In-
fante non sorride... Ma il mio pensiero & corso di preferenza a voi,
che siete gli Ambasciatori, gli Angeli destinati da Dio a portare la
Buona Novella a tante povere anime; a voi ai quali il Natale ha
certamente acceso in cuore un desiderio ancor piti vivo di far na-
scere Gesti nelle anime, in tuite le anime che vi sono affidate.

Angeli di Dio, divini ambasciatori voi siete. Come gli Angeli
del Natale ogni giorno cantate: «Gloria a Dio nel pint alto dei cieli
e pace in terra agli uomini» ', e questo che & il vostro inno, & pure
il progtamma della vostra grande Missione. Angeli di Dio, bru-
cianti per la sua gloria, dovete vivere a Dio intimamente uniti:

! Le 2,14: «Gloria in excelsis Deo, et in terra pax bominibuiss.

291



camminare sulla terta ed avere in cielo il cuore: gli angeli, ha detto
Gestl, «wedono sempre la faccia del padre mio» %, divini ambascia-
tori, con la missione di annunziare la legge di Dio a tutte le genti e
stabilire il Regno di Dio nelle anime, dovete essere sempre nelle
intimita, nelle grazie, nei segreti del Signore, che a tanto onore vi
ha sublimati.

Sono questi pensieri che mi hanne suggetito il soggetto di
questa mia lettera: Lorazione mentale, mezzo indispensabile al Mis-
sionario per poter rispondere alla sua divina wvocszione, salvare
molte anime e santificarss. Gia altra volta (Circolare N. 6) trattai
questo argomento dell’orazione, ma in modo piattosto generale:
ora, anche a costo di ripetermi, amo totnarci sopra, poiché mi
pate di troppa eccezionale importanza, in quanto sono convinto
che, se siamo missionars per la vocazione e per l'ordinazione, non
saremo santi missionari che per Uesercizio dell' orazione®.

Non & mia intenzione ripetere quanto sull’orazione men-
tale, sulla sua eccellenza, qualitd e metodi si trova in tanti ot-
timi trattati di ascetica: la mia vuol essere una semplice e calda
esortazione ai miei confratelli missionari perché amino e prati-
chino I'orazione da cui attingeranno ogni sorta di beni; mt vol-
gerd poi ai Superiori e Direttori di spirito delle nostre Case di
formazione, perché mettano ogni impegno nell’educare i gio-
vani a questo santo esercizio.

Possa questa mia lettera essere benedetta da N. Signore, ¢
portare copiosi frutti di bene ai mief cari confratelli. Leggano tutti
ed apptofittino: quanto dico non & tanto mia parola, quanto I'e-
spressione dei sentimenti dei santi, che ho avuto premura di rac-
cogliere, perché solo i santi possono trattare bene questo argo-
mento.

z Mt 18,10 «Semper vident faciens Patriss.

* In questa circolare uso indistintamente le parole orazione, oraziore men-
tale, meditazione, Per s meditazione & quella forma di preghiera mentale in cui
predomina il ragionamento; nell’ orazione invece predominano gli affetti o gli atti
della volontd. Ma la meditazione non si fa senza esercitare anche gli affers, e 'o-
razione affettiva & generalmente preceduta o accompagnata da qualche conside-
tazione, salvo quando I'anima 2 presa dal lume della contemplazione [Nota di p.
Manna]. '

292



Se fossimo pii santi - L’eresia dell’azione

2. Rifletto spesso seriamente su quello che & il problema
della conversione di tanti milioni di infedeli, sullo stato delle
missioni odierne, su quello che siamo chiamati a dare noi mis-
sionari per ottenere la conversione di tante anime; rifletto su
quello che effettivamente si fa e si ottiene e non posso a meno
di concludere: se fossimo pitl santi, veramente santi, forse le
cose andrebbero assai meglio. Gli uomini si sono notevolmente
moltiplicati e lavorano, come forse mai si & lavorato: ma i risul-
tati sono in proporzione di tante energie impiegate, di tanto
denaro speso, di tante opere ed iniziative, quante se ne svol-
gono oggigiorno nelle missioni?

Molto indubbiamente si ottiene; ma & tutto quello che si do-
vrebbe ottenere? Molto si ottiene; ma perché siamo ancora tanto
immensamente lontani dalla méta? Perché si lavora sempre ai
margini dei popoli, ed i grandi blocchi del paganesimo poco si
smuovono? Oh! ic penso che il mondo sarebbe assai migliore, la
propagazione della fede meglio avviata se i Sacerdoti fossero pits
uniti a Gesit Cristo, fidassero meno sulle proprie industrie ed atti-
vitd e facessero lavorare di pii lo Spivito Santo con la sua grazia, ot-
tenuta mediante una vita di maggiore orazione. Bisogha che «es-
sendo assidui ¢ concordi nella preghiera» * abbiamo a far tornare la
Pentecoste su ciascuno di noi.

L’anonimo autore del «E necessario che egli regni»°, patlando
dei Sacerdoti in patria, si pone lo stesso quesito e giunge all'iden-
tica conclusione. Compendio quanto egli dice nel capitolo «Eresia
dell’ Azione», che offre qualche materia di riflessione anche per noi.

Perché egli si domanda, tanti ¢irco7, tanti convegni, tante con-
ferenze, tanti congressi, tanta stampa, tante Settimane Socials,
tanta ricchezza di funzioni liturgiche non portarono finora alla
vita religiosa del popolo cristiano tutto il vantaggio che si aveva
diritto di sperare?

1 At 1,14: «Perseverantes unanimier in orationes.
* Anonimo: «Oportet Hium Regnares. (Chr. I Cor 15,25).

293



Si ha paura di mettere il dito sulla piaga, percid si preferisce
spiegare la cosa formulando memorandum ed ordini del giarno,
troppo spesso stetili ed inconcludenti... La ragione di tanto males-
sere, la ragione intima e vera, & una sola ed evidente: & spostato
centro di gravitd.

Non ha detto S. Paolo che Gesti solo deve essere il centro
della vita delle anime: «Tw#te le cose sussisiono in lui»? ¢, Non &
una frase: & una formula teclogica rigorosamente precisa ed indhi-
scutibile. Come tutto fu creato per mezzo del Verbo, tutto altresl,
specialmente nel regno delle anime, trova in Lui il suo unico prin-
cipio, la sua ragione ultima di essere e di operare. Tutto deve ne-
cessariamente riposare in Lui e muoversi con Lui. Ogni viola-
zione di questa legge non pud fare a meno di sconvolgere 'ordine
meraviglioso della Provvidenza ed esporei alla sterilit.

E pensare che queste violazioni arbitrarie sono divenute per
tanti quasi abituali! Si dimentica, si lascia da parte tanta volentieri
GestL... ed & inutile dire quanto ne soffrano le anime...

Si giunge ad omettere lz preghiera... per poter salvar maggior
numero di anime; si scalzano, con una logica che ha del delirio, i
fondamenti della vita interiore, per darsi con attivith maggiore alle
cosiddette imprescindibili esigenze del ministero, per intensificare
ed organizzate meglio le opere dell’apostolato... «E la vita animale
pura e semplice» diceva S. Vincenzo de’ Paoli, e come corollario
una febbre di agitazione pazza, che conduce spesso alla nevraste-
nia...
Dite ad un Sacerdote di questi: Vi farebbe tanto bene un po-
chino di meditazione! — Oh! via, non me ne parli, sono stanco,
occupatissimo. Ci penso anch’jo, ma che vuole? Non ho un me-
mento libero...

E il tempo manca per ’essenziale...; poi sopravviene la nausea
delle cose spirituali, 'abitudine di fare a meno del Signore, € poir...

E si dice placidamente: In fin dei conti non & lasciare Dio per
Dio? — Errore capitale: questo & lasciare Dio per il diavolo. Oh!
lui, i diavolo, non teme certe opere cattoliche a base di strepito, di
confusione e di amor proprio... ci lascia fare, ci giuta e... se ne

¢ Col 1,17: «Osmnia in Ipso consiants.

294



ride. Sono le virtl interiori, & 'orazione che gli danno noia. Ma al-
meno saranno pochi che sragionano in questo modo? Se sono po-
chi? Sono legione!

3. Fu scritto molto bene che siamo di fronte all’ereséz dell'a-
zione: infatti, come le specie consacrate, D'attivitd esteriore é un
nulla, qualora la si consideri senza il suo contenuto divino.

Gesl ha imposto di pregare sempre senza stancarsi e invece
non si prega mai, con la scusa volgare che Fazione & una pre-
ghiera. %. invece la negazione pratica della nostra miseria, & l'e-
sclusione sacrilega della grazia dalla vita umana... I peggio & che
queste teotie tendono a farsi strada fra il clero giovane, e se Dio
pon vi pone riparo, hon si sa proptio dove andremo a finire.

E un fato innegabile, tutii ne conosciame di queste anime
consacrate, che non sanno pit patlare il linguaggio di Gesd, per-
ché i loro colloqui con Lui sono sempre piti rari, sempre pit
freddi: wite piene di attivitd, e vuote di Dio...

L’autore che cosl patla ha forse caleato le tinte? Speriamo; ma
noi esaminiamoci un po’ e vediamo se mai questa evesia dell’a-
zione non abbia per caso varcato i mari ¢ non sia arrivata anche
nelle missioni, dove troverebbe buon terreno, perché ¢’¢ tanto da
fare anche 1, e pit che nei paesi cristiani.

Non € scope di questa mia lettera istituite questo esame:
ognuno lo puo fare per proprio conto. Qui, sull’autoritd dei verd
Apostoli, mi limiterd a ricordare su quali basi debba poggiare il
vero zelo per le anime, se si vuol fare opera veramente seria, meti-
toria ed apportattice di copiosi frutti.

1l vera fondamento

4. Missionari Apostolici, essenzialmente missionari, noi
stamo, dobbiamo essere nomini distinti, speciali, diversi da tutti
gli altri vomini: siamo in terra, ma trattiamo ogni giorno affari di
cielo; siamo uomini, ma viviamo e lavoriamo solo per gli interessi
di Dio; ci muoviamo nel tempo, ma & all’eternita e per Peterniti
che tutto & indirizzato: mire, sforzi e fatiche. Dobbiamo dunqgue

295



essere uomini piti celesti che terreni, come quelli che si devono
muovere in ur’atmosfera e trattare affari tutti di cielo, comin-
ciando dalla S. Messa, dalla S. Comunione che facciamo la mattina.

Ma Dio, anime, cielo, inferno... sono cose che non si vedono,
non si toceano, eppure & di essi che dobbiamo vivere, di essi che
dobbiamo per vocazione e professione occuparci tutta la nostra
vita! Chi ci fard vedere, ci farh sentire questo mondo invisibile lon-
tano e soprannaturale, come si vede e si sente il mondo materiale
che di circonda? Nient’altro che la fede, tenuta viva ed accesa dal-
Passidua pratica dell’orazione mentale.

L’uomo d’orazione, immerso com’s nella luce soprannaturale,
ha a visione chiara, come si pud avetla quaggiti, delle cose del
Cielo: «Rimase saldo come se vedesse Pinvisibile»’.

L’orazione mentale, ecco una delle basi sulle quali poggia lo
zelo del vero missionario. L’altra base & la mortificazione, ma di
questa ora non mi occupo. Su questi fondamenti Gesl benedetto
basé il suo apostolato, ed & follia voler noi fare altrimenti: «Infatss
nessuno puc porre un fondamento diverso da quello che gid vi si
trovan b

A proposito dell’orazione, il prezioso cpuscolo Monita ad
Missionarios ha queste incisive parole: «ll missionario, essendo
semiplice strumento di Dio, nulla pud fare se non stando wunito al
suo Motore con Uatuto della preghicrs, da esso viene mosso ad
agirve; come infatti potri vealizzare il significato del suo nome d'in-
viato, se non sa ascoltare la voce di Colut che lo invia? Come potrd
mettere in pratica i disegni di Dio, se & incapace df cercarli nell' ora-
zione? Come eserciterd il suo ruolo di mediatore fra Dio e gli uo-
mini, se ignora # mezzo di viconciliare con la preghiera le creature
con il Creatore? Come potrd nutrire il suo popolo, se non attinge il
latte puro della divina sapienza alla sorgente della contempla-
zionee» >,

" Eb 11,27 «Inuisibilem tamquam videns sustinuity.

* 1 Cor 3,11: «Fundamentum enim aliud nemo poiest powere, practer id quod
posttum esi»,

* Monsla ad missionartos, C. 11, art. 2: «Quvrn missionarius merunt sit instry-
mentum Dei, efficere nibil guidgquam potest, nité ovationts auxilio motors suo uni-

296



E indispensabile quindi per un missionario Pesercizio assiduo
dell’orazione: senza di essa egli come missionario «s7 crede vivo e
invece & morion ",

La parola che converte

5. Petché la parola, tante volte semplice e disadorna di
missionari santi, converte le anime, le penetra, le santifica?
Perché invece tanta altra parola di Dio rimane sterile e lascia il
tempo che trova? La ragione & che questa, non essendo stata
attinta dal Cielo nel fervore di un’intima unione con Dio, non
ha la grazia di penetrare nel cuore degli uditori, perché non &
penetrata nel cuore dei predicatoti. I santi missionari fanno
frutti d’anime perché si danno all’orazione e la loro parola ha
la fecondita, la virtd della parola di Dio. Prima di parlare di
Dio agli uomini, il buon missionario, nella sua orazione, parla
degli uomini a Dio e dice agli uomini quello che ha udito ed at-
tinto da Dio: «lo dico al mondo le cose che bo udito da lus» .
Cosl hanno fatto tutti quei grandi Missionari che salvarono
tante anime,

Amati confratelli, ci lamentiamo spesso che non siamo sod-
disfatti delle nostre eristianiti; lamentiamo la durezza di cuore,
Pindifferenza degli infedeli. E non saremmo da incolpare di cié
noi stessi, per non aver abbastanza familiarita con Dio nella
preghiera? Che meraviglia se gli uomini non ci ascoltano,
quando noi non sappiamo ascoltare Dio, e ci annoiamo della

sua compagnia nella orazione e non sappiamo stare un’ora ai
piedi del Tabernacolo? «l frutto di chi ascolta, dice il P. Lalle-

tus, ad agendum ab codem applicetur; quomado vero nominis sui mensuram pote-
vét implere, si vocem nesciat audire mittentis? quomodo consilia divina poterit exe-
qui, st nesciat fn ovatione ea perscrutari? guomodo bomines tnter, et Deum, media-
barem se geret, nisi creaturas Creatori reconciliands modwm noverit beneficio ora-
tonis? quomodo populos reficere poterit suos, nisi sapientiac divinae puros latices
bauserit in fonte contesnplationis?

* Cfr. Ap 3,1: «Nomen babet quod vivat et mortuus esis.

"' Gv 8,26: «(Quae audivi ab Eo, baec loguor in mundow.

297



mant 2, dipende sommamente dalla virtii del predicatore e
dalla sua intimita con Dio, il quale pud comunicare a lui in un
quatto d’ora di orazione maggiotr numero di pensieri pili atti a
commuovere i cuori, che egli non traverebbe in un anno di stu-
dio».

Noi dimentichiamo troppo spesso la nostra miseria ed insuffi-
cienza naturale ed innata nel divino ministero delle anime. Poveri
missionari, quanto inutilmente ci agitiamo, quanto vanamente ci
lamentiamo, se non siamo uomini di orazione! Noi possiamo pre-
dicare alle orecchie del corpo: «Noi parliamo al di fuori, ci dice S.
Agostino, ma Egli apre P'intelleito, Egli muove, Egli edtfica» °.
Perché la nostra predicazione possa giungere a muovere i cuori,
bisogna che sia veramente dfvina, suggetita cioé dallo Spirito
Santo, di cui dobbiamo essere ripieni: e si ticeve lo Spirito Santo
specialmente durante 'orazione.

S. Giovanni della Croce * dei predicatori del suo tempo di-
ceva queste gravi parole, che si applicano pure tanto bene a quei
Missionari, i quali, piti dell’orazione, amano Pazione: «Gli uomini
divorati dalla febbre dell'atisvitd, che credono di rovesciare il
mondo can le loro prediche ed alire opere estetior, riflettano un
mornento, e comprenderanno... che sarebbero molto pii utili alla
Chiesa e cari a Dio... se consacrassera meta del loro tempo all'ora-
zione... Senza la preghiera tatto si risolve in un gran fracasso...: si
fa poco piit di niente, ma spesso niente del tutto, e anche del
male» (Cantico Spirituale).

La potenza sui cuori

6. Salvatori di anime, il nostro compito non & tanto illuminare
le intelligenze, quanto muovere i cuori, soggiogarli, convincerli,

12 P, Jacques-PrLivee LALLeMANT: Dogirema spiritualis (Chalons-sur-Marne
1578 - Bourges 5-4-1635).

. Agostina: «dpse futellectum aperit, Ipse movet, Ipse aedificaty.

1 §, Giovenni della Croce, al secolo Giovanni de Yepes (Fontiveros 1542 -
Ubeda 14 dicembre 1591). v

298



guadagnarli e sottometterli a Dio. Qui si apprende 'immensa dif-
ficolta dell'impresa. D’altra parte se non riusciamo a questo, per-
ché siamo missionari?

Sottomettere i cuori a Dio... qual divina missione! Un sog-
getto molto impressionante di riflessione per me & proprio que-
sto: quanta difficolta trova il Signore nel divenire il padrone asso-
luto del cuore dell'vomo... Ognuno di noi, senza pensare ai pec-
catori ed agli infedeli, pud ricordare la proprtia storia... E fossimo
arrivati, almenc oggi, a mettere questo cuore NOSro tutto intero ai
piedi di Gesti! Perché il Signore non ci priva di questa fatale no--
stra potenza di poter quaggili resistere alla sua Onnipotenza?

Ora, amati confratelli, non ci illudiamo: non avremo la virta di
muovere il Cuore di Dio, di muovere i cuori degli uomini se non
saremo uomini di grande orazione. E tutto qui il segreto. E questo
che ha reso pottentosi i grandi vomini apostolici, i grandi missio-
nari.

Mons. Matinoni, nella bella novena a S. Francesco Saverio,
dice che «’orazione deve essere la fiamma del cuore del missiona-
tio: con 'orazione egli placa Dio sdegnato con gli nomini; con
questa muove gli uomini induriti a rivolgersi a Dio. L’orazione fu
Parma onnhipotente con cui il Saverio converti tante genti depra-
vate, tanti poveri infedeli» ©.

E dall’orazione mentale che il missionario attinge quel fervore
di zelo, qucgh impeti generosi, quella divina unzione, che né elo-
quenza, né studio possono dare, e gli fanho avere tanta padro-
nanza sui cuori, per candurli a Dio. E Dio che parla per la bocca
del Missionario che prega, come parlava per la bocca di 8. Paolo,
«Come se Dio esortasse per mezzo nostron . S. Vincenzo de’
Paoli ¥, S. Filippo Neri ®, il 8. Curato d’Ars ¥ e mille altri, senza
pretese di grande eloquenza, ma ispirati nella meditazione delle

1 Mons, Grusoere Makinont, Manuale df preghiere, in uso nel PIME, ediz.
1963, p. 119, n. 3.

i I Cor 5,20; «Tamquam Deo exortanie per nos».

7 8, Vincenzo de’ Paoli, cit. nota 54, Lettera n. 15,

™ S, Filippo Ner, «fr. nota 80, Lettera n, 16,

? §. Giovanni Bart. Maria Vianney (Dardilly 8 maggio 1786 - Ars 4 agosto
1859).

299



cose celesti, furono cosi potenti nel guadagnare cuori a Dio da
non essere eguagliati da nessun grande oratore.

7. L’Apostolo, che & uomo d’orazione, ha altrest potere sul
cuore di Dio: se & nomo di grande orazione, pud salire a tanta po-
tenza da far si che la sua preghiera diventi quasi infallibile,
quando tratta con Dio la salvezza delle anime. L’esempio € noto.
Dio vuol punire le scelleratezze del suo popolo. Mosé prega,
scongiura... Il Signore sdegnato non porge orecchio. Mosé prega
ancora... ¢ Dio allora prega Mosé che non lo preghi...; lo lasci fare,
perché la misura & colma: «Ora lascia che la mia ira si accenda con-
tro df loro» ®, Ma Mose non cede... o Tu perdoni, o cancellami dal
tuo libro. Ed oh! onnipotenza della preghiera, esclama S. Gero-
lamo @, Dio resta vinto dalla preghbiera del suo servo! Grande
esempio per noi Missionari, quando vogliamo ottenere grazie di
conversione per le anime. Tante volte si prega, si: ma quanto fred-
damente, o con quanta poca fede... e percid non si otticne. E si
dice: ho fatto il mio dovere... e si & soddisfatti!

Il missionario che prega, nella sua qualiti di missionario, non
& un semplice privato, non & un umile suddito del Signore. Egli &
Sacerdote, egli & ministro, & mediatote autorizzato, Egli & rivestito
di grande dignita e potere: egli ha avato una Missione, la Missione
appunto di salvare le anime. C’¢ grande differenza fra la supplica
di un umile suddito e Pesposizione che fa un ministro del re, il
quale, piti che chiedere, tratta, espone le ragioni nell'interesse
stesso del Sovrano.

Questo pensiero & del B. Cafasso 2. Egli dice: Ah! se un sacer-
dote fosse penetrato della sua qualith ed armato di questa fede
quando si mette a pregare! — Signore, dicesse, Voi mi conoscete,
io sono il vostro Ministro, sono proprio colui al quale avete voluto
affidare la Missione di rappresentarvi in terra, di salvare le anime,
di impedire i peccati: ora io sono qui davanti a Voi appunto per

® Es 32,10; «Dinsstte me st trascatur furor weus contra eos»,

1 8 Gerolamo (Stridone 347-420).

2 B, Giuseppe Cafasso (canonizzato il 22-6-1947); Castelnuovo d’Astt 15
gennaio 1811 - Torino 23 giugno 1860.

300



trattare questi affari... — Adesso dite voi, se Dio vuole mandare a
mani vuote un suo Ministro che gli parla a questo modo e per af-
fari dei quali Dio stesso I'ha incaricato, e gode € vuole che in essi
riesca {Confer. al clero).

Missionari e missionari

8. Oh! quanta differenza fra missionari e missionar! Si capi-
sce dal parlare, dagli apprezzamenti, dal modo di comportarsi
P'uomo di orazione da quello che non lo &. Nel primo si trova ge-
neralmente piti ponderatezza di parole e di giudizi, pitx carita, piti
fermezza di propositi e soprattutto un deciso e facile orienta-
mento verso Dio in tutte le azioni e circostanze della vita. La dif-
ferenza & fatta dalla preghiera.

L’uomo d’orazione vive e respira in una atmosfera di fede;
tutte le cose di quaggil le considera e le stima con criteri sopran-
naturali, e da motivi soprannaturali & pure mosso in tutte le sue
azioni. Il missionario, nomo di preghiera, ha un modo tutto suo di
giudicare le fatiche e gli sforzi dell’apostolato, la riuscita o meno
delle opere, la vita e la morte: egli vede pit con I'occhio dello spi-
tito che con quello del corpo e non si lascia abbagliare ed entusia-
smare facilmente da tuito quello che, anche fra le attivita nostre,
fa troppo rumore ed ha bisogno di sostenersi sulle grucce dell’n-
mana industria, di molto calcolo, delle lodi e dell'approvazione

degli uomini.

9, Il missionario che non prega e non ha familiaritd con Dio,
si agita, lavora forse anche molto, petché ricco di buone doti na-
turali e di un carattere fattivo, ama I'azione: ma fida troppo esclu-
sivamente sulle sue abilita, sulla sua accortezza, sulla sua politica;
e troppo spesso avviene che per le sue attivita e per le sue opere
tristemente si verifica quel detto dell’Tmitazione: «Tutto cid che
non viene da Dio perira» ®.

® [’lmitazione di Cristo, L. 111, ¢ 32, v. 1: «Peribit totum gquod non est ex
Deo ortusm.

301



Si lavora, si, € tante volte con il fine, pur buono, di salvare
anime, di stabilire cristianitd; ma per mancanza di spirito di
fede, non tenuto vivo dall’orazione, si trattano i ministeri, le
opere dell’apostolato, come si trattano gli affari terreni, con ve-
dute e metodi troppo umani: ci si appoggia troppo a mezzi ter-
reni e sulla propria abilita ed energia. I tale stato d'animo non
sié vede neppure la necessitd dell’ orazione, ¢ si pud perfino givn-
gere, come Marta, a lamentarsi ed a criticare il confratello, al
quale piace dare come & suo dovere il prime posto nelle sue oc-
cupazioni quotidiane all’orazione ed alle altre pratiche di pietd
sacerdotale.

E giacché ho richiamato I'evangelico episodio di Marta, voglio
fare un’altra riflessione, Generalmente si dice che Marta rappte-
senta la vita attiva ¢ Maria la contemplativa. Al lamento di Marta,
Gesi dice: «Marta, Marta, iu ti preoccupi e & agsti per molte cose,
ma una sola & la cosa df cui o€ bisogno. Maria 5i & scelta la parte mi-
gliore, che non le sard toltan ™. Questa cosa di cui c'é bisogno & la
contemplazione, che & detta pure Iz parte migliore. Se la contem-
plazione & necessaria, ed & la parte migliore, in qual modo possono
dispensarsene i missionati?

Ma noi, si dira, abbiamo abbracciato la vita attiva...! Io vi dico
di no. Noi abbiamo abbracciato I'apostolato, che & k vita com-
pleta e veramente perfetta, perché & la vita condotta in terra dal
Figlio di Dio. Vita puramente attiva non esiste. Maria scelse la
parte migliore: noi abbiamo scelto il tutto, che contiene, deve con-
tenere principalmente e necessariamente la parte migliore, che &
[’Orazione. Il missionario & Maria nella contemplazione, & Matta
nell’azione esteriore, Il missionario che volesse fare solo la parte
di Marta & riprovato da N. Signore, non & benedetto e non con-
clude nulla.

# Lo 10,41-42: «Marta, Marta, sollicita es, et turbaris erga pluvima. Poro
sinum est wecessarium, Maria optimam partem elegst, quae non anferetur ab ooy,

302



Denaro e miracoli

10. Si dice, e, a furia di ditlo, oggi tutti lo crediamo un poco, che
non si fa di pitl, perché mancano i mezzi. Con pi denaro chi sa che
cosa si farebbe...! Sarei tentato di dire che aleresiz dell’ azione ci sia
da aggiungere anche V'eresiz del denaro. Vorrei sapere quando da N.
Signote, dai santi Apostoli, da tutti gli uomini veramente apostolici si
sia dato al denaro la preponderanza che oggi da alcuni gli si da, da
farne un mezzo indispensabile di apostolato, e quasi una condizione
sine qua non [necessaria] per convertire le anime!

Si sente dire talvolta che gli Apostoli avevano il dono dei mira-
coli, ed oggi di miracoli non se ne fanno pit. Jo dico invece che gli
Aposioli e tutti gl vomini veramente apostolici pregavano assai:
hanno avuto ed hanno anche oggi con sé la grazia dello Spirito
Santo, e tanto pit abbondante quanto pili dediti all’Otazione. E
quests grazia quella che converte le anime.

In guanto poi ai miracoli, non & che ne sia passato il tempo:
sono gli uomini capaci di ottenerli che sono divenuti cosi rari. 11
Cottolengo e Don Bosco sono di oggi ed hanno fatto miracoli,
perché pregavano molto ed erano santi. Non & quindi il braccio di
Dio che si & abbreviato: & la nostra fede che & diminuita,

1l Vangelo conserva intatta tutta [a sua virti, ed ha solo biso-
gno di santi che lo prendano allalettera, come fecero S. Francesco
o’ Assisi ¥ e tand altri.

A questo proposito §. Ambrogio, commentando i precetti di
distacco dati da N. Signore ai suoi missionari (in 8. Luca c. X.)
dice: [Cristo) «Con i precetti evangelici indica come deve essere chi
annuncia il Vangelo del Regno di Dio: senza bastone, senza bisac-
cia, senza sandali, senza pane, senza denaro, cioé che non vichiede
sostegni terrent, ma sicuro della propria fede ritiene che quanto
meno Ii cerca, tanto pitt possono bastare» *. D’'altronde N, Signore

& 8§, Francesco d'Assisi (1182-1226).

% §, Ambrogio: (Christus) «Qualis enim debeat esse, qui evangelizat Regnum
Dei, praeceptis evangelicis designat, ut sine virga, sine pera, sine calceamentis, sine
pane, sine pecunta, boc est subsidii saecularis adminiculs non requirens, fideque
2uIUS Priet, qUO mnKS £4 Yequiral, e magls posse suppeteres.

303



ha detto che tutto quello che anche di materiale occorre all'apo-
stolo ed all’apostolato ce lo dari in soprappiil, quando pii si cer-

chi il Regno di Dio.

11. T Missionario dedito all’orazione obbliga lo Spitito Santo
ad operare e allora si fa lavoro di vere conversioni, e si creano
delle sofide cristianita. Il missionario che non ha la consuetudine
dell’orazione, e che pure deve e vuole lavotare, si attacca per tutto
al sussidio dei mezzi materiali: fabbrica anche lui chiese, apre
scuole, e magari guadagna anche gente alla fede; ma quale diffe-
renza di movimento, e soprattutto quale differenza di cristiani! 11
primo santifica anche i sussidi materiali che concorrono nelle
opere con la virtd, con la fede, con lo zelo con cui lavora e di cui
anima anche i suoi convertiti; 'altro fabbrica anche lui, ma il suo &
lavoro fatto sull’arena: i suoi cristiani sono freddi e lo seguono fin-
ché lo credono potente e capace di aiutarli: se un giorno viene una
malattia, un disaccordo con i Superiori ed il missionario deve la-
sciare il posto, chi lo sostituisce prende in consegna una ben ma-
gra creditd.

Orazione e conversiont

12. Oh! io vedo un intimissimo rapporto fra lo spirito d’o-
tazione di un missionario e la qualita di cristiani che egli pro-
duce.

I nostri neofiti, gli infedeli che ci ciccondano vedono traspi-
rare da noi, vedono in noi U'iniato di Dio, Puomo di Dio, il Sacer-
dote, o non piuttosto I'europeo, I'momo capace, istruito, 'uomo
influente presso le autorita, 'vomo che dispone di denaro? Le
genti si accostano a noi perché attratte dalla nostra spiritualita,
Jrutto di una vita di orazione, o non piuttosto dalla speranza di
vantaggi tutto materiali e terreni? Che cos’® quello che piii risalta
in noi e ci contraddistingue dagli altri europei agli occhi dei bud-
disti, degli indi1, dei maomettani?

304



Non vedrebbero in noi semplicemente i ministri di religione
di quegli occidentali, che sono tutto progresso, tuito affari, tutto
denaro? Sarebbe cosl, se senza alcun segno di vita interiore, per-
ché poco o niente familiari con Dio nell'orazione, ci vedessero
solo effusi al di fuori e tanto diversi dai loro Sacerdoti, dai loro
bonzi, i quali, benché pagani, tendono di loro natura alla solitu-
dine ed all’ascetismo.

Oh! il missionario che & veramente uomo di orazione, solo hui
pud comparire davanti alle genti come un messaggero di Dio,
come avente una missione proprio per loro. Egli, come S. Gio-
vanni Battista, pud presentarsi alle folle e gridare: «Fate penitenza:
#l regno dei cieli & vicino» ¥ e come S. Pietro pud ripetere: «Pents-
ievi e ciascuno si faccia battezzave nel nome di Gesa Crisio, per la
remissione dei vostrs peccati; dopa riceverete # dono dello Spirito
Santo» ® Ma S. Giovanni usciva dalle contemplazioni del deserto,
e S. Pietro da quelle del Cenacolo.

13. 1l missionario, infiammato nell’orazione dal fucco dello
Spirito Santo, converte davvero le anime e fa dei veri cristiani; i
quali, accesi dallo stesso fuoco, diventano a loro volta anch’essi
apostoli della fede abbracciata fra i propri connazionali.

Cosl si propagava la fede in principio... e cosi e non altriments,
si potra effettuare anche oggi lz verace e spontanea diffusione del
Cristianesimo, — quando il missionario, tutto di Dio, undto alla
Vita, comunica la Vita — quando non ¢’ per le anime degli infe-
deli il fotestieto, ma l'apostolo, ed apostolo fa diventare ogni suo
convertito.

Mancante di questo spirito di orazione, come ho detto e ripe-
tuto, il missionario fard delle conversioni, fondera delle cristia-
nith, ma saranno cristianita dipendenti, mantenute in piedi dai
nostti aiuti, sexnza vived intrinseca di vita e di espamfone.% questo
un punto di capitale importanza, sul quale richiamo I'attenzione

7 Mt 3,2: «Poenitentiom agite: appropinquavit enim regnum coclorunty,

» At 2,38: «Poenitentiam agite, et bapiizetur unusquisque vestrim in nomine
lesu Christi in rensissionem peccatorum vesirorum: el accipietss donsunt Spivitus
Sanctin,

305



dei miei confratelli. Non & vero che tante volte i neofiti delle Mis-
sioni mancano affatto di zelo, e sono persuasi che la macchina per
fare i cristiani stia nelle mani del procuratore della missione? «Da
principio non fu cosi!» ®.

E cosl che la fede si espande fin dove arriva il braccio del-
I'uomo, e cioé non molto lontano, Come artivare lontano? con il
braccio di Dio, che, solo, pud arrivare lontano; ma perché Dio ei
presti il suo braccio bisogna essergli, vivere a Lui strettamente
uniti: «Cht rimane in me ed o in lui, fa molto frutto, perché senza
di me non potete far nullar *°.

Per la nosira santificazione

‘14. Fin qui abbiamo considerato I'esetcizio dell'orazione
come mezzo indispensabile al nostro missionario perché il suo
apostolato sia fruttuoso e possa santificare le anime: mi pare ora
doveroso dire una parola su questo stesso atgomento dell’ora-
zione mentale, considerandola come mezzo della nostra propris,
personale santificazione.

San Giovanni Crisostomo dice: «Quando vedo quelcuno che
non ha amore per la preghiera, né si cura di coltivarlo con fervore,
per me & chiaro che non possiede alcuna buona qualité. Chi non
prega Dio e non desidera avere un assiduo colloguio con Lui, &
morto, a & priva di sana ragione, anyi ¢ una cvidentissima prova df
pazzia non aver amore per la preghiera» *. Sono veramente gravi
queste affermazioni del grande dottore, e, se fossero uscite da al-
tra penna, si sarebbero forse potute dire esagerate. Ma esagerate
non sono, se ben le consideriamo.

= Mt 19,8: «Ab initio autern non fusi sich».

* v 15,3 «Quwi manet in me et ego in eo bic fert fructum mulivm, guia sine
me nibil potestis faceren,

s 8, Glovanni Crisostomo: «Cum videro quempiam non amantem orandi stu-
diums, nec hufus rei fervida vebementigue cure teneri, continuo mihi palant est,
enmn nibil egregiae dotis possidere... Bt guisguis non orat Dewm, nec diving colle-
quio cupit assidue fras, is moriuus esi, expersque sanae meniis; nam hoc ipsuns est
evidentissimum argumenturn amentise.. non awmare deprecandsi studiunes (In
Hom. I De Precarione).

306



Se non amiamo e pratichiamo l'orazione mentale, non ab-
biameo in noi nulla di buona, ci dice il Santo, e ¢i6 & verissimo, per
la semplice ragione che, senza orazione, non v'& unione con Dio e
senza unione con Dio non v’é stabilitd nel bene. Ora quello che
caratterizza tutti i santi in cielo come in terra sono precisamente
queste due grandi prerogative: unione con Dio e stabilita nella
virtii.

15. Che cos’2 invece quello che ci rovipa ¢ ci fa stare tanto
lontani dalla petfezione che richiede il nostro stato? E l'inco-
stanza nosira nella pratica del bene: siamo degli eterni princi-
pianti, perché ci facciamo tanto facilmente e tanto spesso abbat-
tere dalle difficolra che s'incontrano sulla via della virth, dalle ten-
tazioni del nemico e dalle seduzioni che da ogni parte ci circon-
dano. E donde questa incostanza, se non dalla nostra poca unione
con Dio? La pratica dell’orazione, dunque, la vita d’orazione ecco
il segreto della nostra santificazione. La vita d’orazione «i fa stare
uniti a Dio, e Dio ci fa pattecipi della sua immutabilita, dandoci la
costanza ¢ la fedeltd nella via del bene. Senza la meditazione,
senza orazione non vi pud essere percid in noi nulla di veramente
buono. E ce lo conferma il Card, Bona: «Senza lesercizio della me-
ditazione, nessuno eccetto che per un miracolo di Dio arrive alla
perfezione... anzi difficilmente fa qualcose di buonon» 2,

Un giomno, con tutta la generosita di cui upa creatura & ca-
pace, ¢i consacrammo a Dio. Quando entrammo nello stato cleri-
cale, quando abbracciammo la vita missionaria, alla recezione dei
vari ordini sacri, quando emettemmo il nostro giuramento,
quando effettivamente rutti e tutto lasciammo per andate a por-
tare Dio alle anime, noi non facemmo che rinnovare, che rendere
di grado in grado sempre piil assoluta, totale, perfetta la nostra
consacrazione a Dio. Ciascuno di noi pud dire in verita al Signore:
«Con cuove retto, bo offerto sponianeamente tutie quesie cosewn B,

2 Bona Card. Giovanni (Pian della Valle, Mondovi, 10-10-1609 - Roma 28-
10-1674): wAbsque meditationic exercitio, nemo, secluso Ded miraculo, ad perfec-
tionem pervenit... imo vix se componit ad aliquod bonum.

» T Daral. 29,17 (I Cor.): «fn simplicitate cordis mes, lnetus obtali universan.

307



Ora non ¢’¢ dubbio che la nostra santificazione dipende dal
mantenerci costantemente nelle disposizioni di questa grande no-
stra oblazione, € che non abbiamo a ritirare quello che un giorno
abbiamo offerto con tanta generositdi. Ma come mantenerci in
questa disposizione fwtti i giorni della nostra vita senza V'esercizio
dell’orazione? Non conosciamo ancora abbastanza la nostra de-
bolezza, la nostra incostanza?

16. E I'orazione mentale che ci mantiene in quella Iuce so-
prannaturale che rischiard la nostra mente e diede vigoria alla no-
stra volonta nei giomi delle nostre grandi rinunce. E stato quando
questa huce si & affievolita, che noi abbiamo zoppicato nella nostra
corsa; quande, vivendo pur materialmente nelle Missioni, non
siamo vissuti da santi missionari, ed abbiamo smarrite la nozione
della vera virtit e del sacrificio.

Per vivere sernpre all’altezza di questa nostra vocazione, e cioé
da santi; per poter perseverare nel cammino della virtta in una vita
di tanta abnegazione ¢ sentire amore e gioia nei sacrifici che apo-
stolato ci impone, bisogna indispensabilmente che viviamo una
vita di santa unione con Dio, mantenendoci fedeli alla nostra quo-
tidiana meditazione.

Qualche volta ho sentito dire: Ma non basta dire bene la
Messa, recitare bene 'Ufficio? Basterebbe si, dir bene la Messa e
recitare bene il Breviario. Ma la questione sta proprio qui: se non
facciamo una vita di orazione, ben difficilmente possiamo cele-
brare santamente e stare raccolti e devoti nella recita dell’ Ufficio.
Il fatto &, e tutti I'abbiamo sperimentato, che celebra santamente
chi esce dall’aver fatto una buona meditazione, e facilmente si
raccoglie nell’Ufficio chi & abituato all’orezione mentale. Chi que-
sta abitualmente trascura, strapazza Messa e Breviario ed ogni al-
tra pratica di pieta.

Ma vi pud essere di peggio. Quale & la genesi di certi capitom-
boli, di certe vite inconcludenti anche fra le petsone consacrate a
Dio? L'irriflessione e Ia dissipazione., Nella meditazione "uomo
contrae I'abitudine del raccoglimento, che lo preserva dal fascino
delle creature e dei sensi, e quindi dal peccato. Petcid S. Alfonso,
da quel grande psicologo che era, nell’appendice della sua Mo-

308



rale, seriveva queste due sentenze che hanno fra loro sl suetto
rapporto: «Meditazione e peccato mortale non possono siare in-
sieme — La meditazione per il sacerdote & moralmente necessa-
ria» ™. E ptima di lui, aveva veduto questa veritd il Salmista: «Se
non avessi meditato la tua legge, forse saves perito nella mia abie-
zionen %, «Now ¢é Dio al suo cospetto: le vie (del peccatore) sono
inguinate in ogni tempon >,

17. S. Teresa, che S. Alfonso chiama grande modello dell' ora-
vione mentale, esce in questa forte sentenza: «Chi lascia Iorazione
mentale, non ha bisogno di demoni che lo spingano all'inferno: ci
va da s&». B all'inferno ci possono andare anche i missionari, se
trascurano abitualmente Porazione. Il missionario senza orazione
& senza lumi e cammina nelle tenebre: & senza fetvore, senza zelo,
senza amore ¢ timore di Dio, Non & questa la via al precipizio?

_ Ecco ancora perché i santi mettevano 'orazione in cima a tutti
i Joro doveri e senza di essa non potevano vivere, Il Suarez " la sti-
mava assai pitt della sua scienza, e soleva dire: «Preferirei petdere
tutta quanta la mia scienza, piuttosto che un’ora d’orazione men-
talex,

Diamoci dunque, amati confratelli, con maggior impegno alla
pratica dell'orazione e vedremo crescere in noi visibilmente !'a-
mor di Dio ed il desidetio di fare sempre la sua santa volont3; sen-
tiremo accendersi naturalmente in cuore lo zelo per le anime; laS.
Messa, la SS. Fucatistia diverrauno il nostro paradiso quaggiu ed
il mondo con 1l suo strepito € le sue vanita ci siuscird di noia e di
disgusto.

S. Alfonso, esortando i suoi missionati, diceva: «Ah! se medi-
tassimo bene ai piedi della Croce, obbediremmo pili perfetta-
mente, faremmo le missioni con piti zelo ¢ soffriremmo con pitt

% 5, Alfonso M. de’ Liguori: «Meditatio et peceatum mortale una simul consi-
stere non possunt. Meditatio pro Sacerdotibus est moraliter necessaria».

1 Sal 118,92: «Nisi guod lex tua meditatio mea est, tunc forte periissent in hu-
miilitate mean,

% Sal (10), 5: «Non est Deus in conspectu eius: inguinatae sunt vise illius in
omini tempores.

v Francesco Suarez, 5.1 (Granada 1548-1617).

309



rassegnazione, Oh! i preziosi frutti che si raccolgonoe dal fedele
esercizio dell'orazione!».
Ma veniamo a qualche punto per la pratica.

Per la pratica in missione

18. Dove fere la nostra orazione? — Se vogliamo far bene la
nostra orazione, dobbiamo prefetire per quanto & possibile un
luogo lontano dai rumori e dalle distrazioni, «Tu, guando preghi,
entra nella tua camera e, chiusa la porta, prega il Padre tuo nel se-
greto» . 8. Gerolamo da a proposito questo consiglio: «Seegli per
te un luogo adatio e lontano dal rumore, nel guale potrai rifugiaris
come in un porto dalle molte tempeste delle preocoupazions; 12 sia
tanto limpegno della lestura della 8. Scrittura, tanto deciso 5l pen-
siero delle cose future, da compensare tuite le occupazioni del tempo
restante, con guello dedicaio all’orazione. Non credere, egli dice,
the cosi isolandots ti vogliamo soitrarre af tuoi fedeli, ben al contra-
rio... Questo lo diciamo non per distrarti daf tuoi impegni, anzi lo
Jacciamo perché ld impari, I3 mediti quale tu debba presentarti af
tuoi (fedeln ».

La nostra camera, la chiesa prima che entrino i fedeli, sono
posti adatti per raccoglierci e meditare. Ma & indispensabile che si
sia Jontani da ogni frastuono e distrazione, se vogliamo conclu-
dere qualche cosa. Il Vangelo ci & maestro. Nostro Signore amava
sempre pregare in luoghi solitari. «Essendo solo a pregare» ...
«andé in un luogo deserto e ld pregavan ®. Ove si trasfigurd? Saff

" M. 6,6: «Tw com oraveris, intra in cubiculum tuzm, et classo osiso, ora Pa-
trem Eeerew,

* 8. Gerolamo: «Eligatur tibé opportunus et a strepitu remotus locus, in quem
ul in portum, tamquam ex multa tempestate curarwm te recipias; tardum ibf sit di.
virae lectionts studium, tam firma de futurés cogitatio ut ommes veliqui tempovis
occupationes, bac vacatione compenses. Nec boc idea dicimus, ut te retrabamus a
buis, imo id agimus, ut ibi discas, ibique mediteris qualem tuis pracbere e debeas»
(Ep. ad Cel.).

* Le 9,18: «Cum salus esset orans.».. Mc 1,35: wabiit in desertum locwrm, ibi-
gue orabat. ».

310



su un alto monte... per pregare ™. Dove invita i suoi discepoli per
addestrarli all’esercizio della contemplazione? «Vesnite i disparte,
in un luogo solitario» ©, :

Ho detto che questa solitudine & indispensabile, perché & qui
che il Signore & solito parlare all’anima, & qui che lo Spirita Santo
opera: ¢ nella solitudine che fortifica e quasi divinizza i suoi apo-
stoli e fa loro conoscere le sue volonta.

19. Quando fare la meditazione? 1l tempo migliore & la mat-
tina. Tl missionario ordinato e prudente riserva per sé, per l'anima
propria, le prime ote della giornata. Nostro Signore per pregare
preferiva le ore della notte; troviamo perd che pregava assai anche
di buon matting. «57 2fz6 guando ancora era buio e, uscito di casa,
si 1itirG in un luogo deserto e I3 pregavax . 1l Profeta Davide cosi
pure usava, come ci fa sapere in pits fuoghi dei salmi: « mdez occbi
banno preceduto laurora, per meditare la tua parolan . «Al mai-
tino t previene la mia preghiera» ®. Naturalmente bisogna alzarsi
per tempo: & gid questo un bell'atto di mortificazione, di fedeld,
di amore verso il Signore: «Tu sei #f mio Dio, all'aurora ti cerco»,
perché il mio cuore ha sete di Te *.

Quando ero in missione e facevo le prime visite ai villaggi in
compagnia di Mons. Tornatore, vedevo quel santo vecchio sot-
gere dalla sua stuoia al primo canto del gallo, accendete la can-
dela, cavare dal cesto il volume del Da Ponte che portava sempre
con sé, ed attendere devotamente alla sua meditazione fino a
quando pon era tempo di cominciare il ministero. Quanta edifica-
zione mi faceva il guardatlo e quale pratico insegnamento mi daval

E quando non ci fosse tempo la mattina, né lungo il giorno,
¢’ pur sempre la seta, «Anche oggs non mancano ministri del Van-
gelo cosi dediti, come gli Apostoli, all orazione ¢ al ministero della

4 Mt 17,1: wascendst s monien excelsuns SCOTSum. . ut orarets.

2 Mc 6,31: «Venite seorsum in desertuns locums. ]

® Me 1,35 «E2 diluculo valde surgens, egressus abitt in deserium locum, ibi-
gue orabaty.

# Sal 118,148: «Praevenerunt oculi mei ad te diluculo ut meditarer eloguia tum.

© Sal 84,14: «Mane oratio mea praevenick ter.

# Sal 62,2; «Dews meus, ad Te de luce vigilon.

3i1



barola, che quando non troveno neppure un momenio libero defla
giornata, occupati come sono da continui e gravi impegns, per pen-
sare a se stessi sottraggono al sonno della notte tanto tempo quanto
ne sottrasse alf orazione 'occupazione diurna, e sono tanto pii felici
di stare assieme allo Sposo celeste, durante la notte, quanto pis
hanno trascorso tutto il giormo nel lavorare per la glovia &i Dio» *.

Come non trascuriamo i nostri pasti, quando non possiamo
prendetli alle ore consuete, cost non dobbiamo omettere la medi-
tazione quando non si potesse farla all'ora che ¢i siamo fissata, Lo
50, per giustificare certa trascuratezza in matetia st adducono
tanti pretesti: il ministero, le occupazioni, i viaggi, la malferma sa-
lute, il caldo... Ebbene, & questione di essere convinti della neces-
sitd di questo santo esercizio per tenerci bene in piedi, come
siamo convint| della necessith del nutrimento per la vita del
corpo. Se ¢’é questa convinzione, il tempo si trova. Quando poi si
& stanchi 0 in poca salute, si pud ben sempre fare un po’ di lettura
meditata,

Vedete che cosa si vetifica. Sono proprio i missionari piii oc-
cupati, pii laboriosi e veramente zelanti che dinno maggior
tempo all’'orazione. I tiepidi, i fiacchi, quelli che hanno tetnpo per
tante cose inutili, non ne trovano per raccoglietsi e pregare, Cre-
detelo: non & questione di tempo.

20. Quanio tempo deve dare un missionario all'orazione? — In
tempi meno affannosi dei presenti, quando si correva di meno e si
concludeva di pil, i missionari davano molto tempo all’orazione,
Nei Mozita, che furono scritti nel 1669, trovo: «Sebbene tutta la
vita del missionario debba essere una preghiera continua € in nes-
sun tnomento debba essere distratta dall'intima presenya di Dio,
tutiavia egli deve dedicare ogni giorno un certo tempo all adors-

¥ Monitz ad missionarios, cap. 1, art. 5: «Reperiuntur sane etinmmum bodse
Ministri evangelict it cum Aposiolis otationi et ministerio Verbs instantes, ut cunms
#wlla ipsis dici pars vacet aliguendo, ex continuis et Zravibus occupationtbus, quan-
¢ orationi detraxit occupatio divrna, tankum noctu de somno demant, eo sane
alacrioves, quo toto in Der gloriam consumpic dic, babeant unde noctu Sponso
gratulenturs,

312



zione di Dio, almeno due ore, come & prescritio a molts missionari
religiosi e come & finora consuetudine di quelli che si sono manife-
stati pia diligents di altri nell'esercizio del ministero apostolicon *.
E in un prezioso manoscritto di Mons. Marinoni ®, dell'ottobre
del 1850, che reca un completo schema di Regole per i nostri mis-
sionari, trovo questa pagina che mi piace far coposcere perché ci
dice il pensiero del santo confondatore su questo punto e la pra-
tica dei primi confratelli: «la vita d’un uomo che in modo asso-
Juto viene a rompere tutte le sue relazioni con il mondo e con le
cose piti care secondo la natura, deve essere piti che in qualunque
altro stato, vita di spitito ¢ di fede. Il missionario che non avesse
un forte sentimento di Dio ed un interesse vivo della sua gloria e
del bene delle anime, non solo mancherebbe di attitudine ai suoi
ministeri, ma finirebbe con il trovarsi in una specie di vuoto e di
intollerabile isolamento. Tanto piti che 'opera sua non & sempre
circondata da quella devota premura, da quell’aria di fervore e di
applauso che si crea intorno al sacerdote operante in mezzo ad
anime intelligenti e cuori sensibili. Questo conforto umano pud
sostenere in qualche modo anche uno zelo poco fondato in Dio e
nella cariti. Ma il missionario degli infedeli non pué e non deve
sperarlo sempre...». :

Continua Mons. Marinoni ancora a lungo in tali preziose pre-
messe, viene quindi alla conclusicne: «Per tutte queste ragioni,
che dovranno essere materia di frequente meditazione per ghi
alunni missionari, impotta che essi abbiano disposizioni solide di
puro amore e timore di Dio, di schietto zelo e padronanza ben si-
cura delle loro passioni. A tale intento — oltre i vari eserciz di
pietd — si fard Lorazione mentale per un’ora ogni matiina e mez-
Z'ora al dopo pranzon.

Tanto era prescritto nell’Istituto riguardo all’orazione quando
gli alunni erano tutt sacerdoti; € vi si attenevano rigidamente. Di-

# Mouita ad Missionarios, cap. 1, art, 5: «Etiamsi tota Missionari vita oratio
continug esse debeat, of nullo guidert momenio ab intima Dei praesentia disirabi
seneatur ille, peculiari tamen wnoguogue die tempus, hovas ad minimun duas...
Deo adorando dicare debet»,

+ Mons. Giuseppe Marinon, cit., nota 1 della Lettera n. 4.

313



fatti trovo nello stesso manoscritto dove si di I'orario della casa:
«Dopo la levata: un’ora di meditazione... quests non si accorcia
mai, né mat si omette anche nei giomni festivi, sebbene vi sia
grande concorso di penitenti».

Ora io qui parlo particolarmente dei missionari, si trovino essi
in missione o in Italia, e mi domando: sara troppo per noi un’ora
intera e continua di meditazione tutte le mattine? Non intendo
imporre gravami o dare comandi: «Non lo dico quasi per co-
mando... in questo do un mio consiglio: cio vi € utile» .

Tutti i Maestri di Spirito dicono che 1’orazione mentale, per
essere conclusiva, bisogna che non sia troppo breve: Dio non fa
scendere il suo fuoco quando si ha fretta, e prima che abbiamo
tutto ben disposto per il sactificio. «Chi pud capire, capisca» .
L’orazione diventa pesante e noiosa quande la si improvvisa, e la
si fa consistere in poco piti di una semplice lettura spirituale; ma
guando & ben fatta, credetelo, un’ora passa anche troppo presto.
Avwviene che mezz’ora di meditazione pud talvolta sembrare
troppo: un’ora sembra quasi sempre poco.

Andrei troppo per le lunghe se volessi qui dire quanto tempo
davano i santi missionari all’orazione: basti ricordare il Saverio.
Nessuna fatica, travaglio, viaggio poterono mai distrarlo dalla
pteghiera. Levava al corpo quelle ore che erano destinate al o-
poso per consacratle all'orazione, vegliando spesso le intere notti
ai piedi del Crocifisso o innanzi all’altare del §5. Sacramento.

21. Usn consiglio ai giovani smissionari. — Una parola tutta
speciale indirizzo ai missionari giovani, che sono soliti arrivare
sul campo loro destinato con tutto il fervore e I'entusiasmo
della Ioro gioventu e dellideale raggiunto, Oh! quanto peri-
colo ¢’ per essi di farsi travolgere da questo ardore, spesso
troppo naturale ed umano, che pud gettarli in uno stato di

grande dissipazione, accentuata e nutrita da tante novitd di
luoghi e di cose.

* I Cor 7,25: «Non quasi imperans dico... consilium fn hoc do: boc enivs vobis
utile estw.
* Mt 19,12: «Qui potest capere, capiats,

314



Tl nostro missionario, in queste circostanze piti che mai, ha bi-
sogno di coltivare la sua vita interiore e quindi 'orazione cheneé
il principale sostegno; ad esempio di Nostro Signore, il Quale,
come fu giunto all'inizio della sua vita pubblica, invece di intra-
prendere subito i suoi divini ministeri, benché fosse «pieno dt Spi-
rito Santo» * ¢ dal Divin Padre fosse stato dichiarato suo Figlio
diletto, pute si titird in luogo deserto, dove per ben quaranta
giomni si esercitd nel digiuno e nella pid alta contemplazione.
Quale lezione, amati confratelli! Aveva gia trascorso trent’anni di
vita nascosta, che erano stati alttettanti anni di preparazione, c'era
tutio un mondo che attendeva da secoli la luce della sua parola,
ed Egli si ritita ancora per prepararsi nella preghiera! Cari gio-
vani, importa moltissino incominciare bene. Guai se lasciando il
Seminario, non stretti pitt dall’orario, vi lasciate andare su questo
punto dell'orazione mentale a negligenze o anche 2 semplice in-
certezza di condotta, facendovi guidare dal capriccio quanto al
modo di fare la vostra meditazione ed al tempo da impiegarvi.
Negli Esercizi spirituali precedenti al sacerdozio ed alla partenza
decidete prima di ogni altra cosa quale dovri essere la vostra vita
4i orazione quando sarete missionari. E siate concreti: decidete
quando fare ]a vostra orazione, quanto tempo impiegarvi, come
comportarvi su questo punto lungo il viaggio, nel tempo che do-
vrete consacrare allo studio delle lingue. ]g. in questo tempo, & nei
primi anni dopo il vostro sacerdozio quando siete pitt liberi di vol
stessi, che dovete formarvi la legge, Vabito dell orazione, che dovra
essere la vostra difesa, il vostro nutrimento ed anche la sorgente
delle pit pure gioie della vostra vita. Come si prega bene nei
ptimi anni di missione, quando il mondo infedele che ci circonda
ci fa tanta penosa impressione, ed infiamma tanto i nostri desidert
di zelo, e ci fa sentir pure tanto piccinil... Allora, quando si & an-
che pit liberi, & il tempe di rendetci familiare l'esercizio dell’ora-
zione.

Nel citato Monita ad Missionarios sl insiste tanto su questo
punto della preparazione immediata alla vita del santo ministero
con un pill grande esercizio dell'orazione: «Apperia il missionario

% ¢ A,1; splenus Spivitu Sancios, 5

315



evrd messo piede nella missione che gli & stata assegnata, avri la
premura di rivolgere i suoi sguardi verso Cristo pastore di tutti, per
ricevere la sua benedizione e, se le circostanze lo permetteranno, si
ritiverd nel silenzio per murirsi di quanto gli & necessario, per consa-
crare a Cristo le anime che gli sono state affidate e per offvirsi senza
riserva per la loro istruzione» »,

Af nostri alunni

22. Ed ora ai nostri cari alunni. La scienza nella quale prin-
cipalmente i nostri alunni sono bene versati, 'arte nella quale
debbono essere bene esercitati prima di uscire nel monda,
sono la scienza e I'arte dell’orazione. Mandare nel mondo gio-
vani che non hanno familiariti con ’orazione mentale, & come
mandare in guerra soldati senza difesa, & un tradirli ed esporli
a certa rovina.

1l fine dei nostri Seminari & la formazione di sant missionari:
& necessario quindi che i giovani siano esercitati nelle virtd inte-
tiori e soprattutte all’'amore ed alla pratica dell’orazione, che di
queste virtdl & la sorgente e la vita. 5. Carlo Borromeo, che & mae-
stro in materia, ci assicura che sarebbe perfettamente inutile la
permanenza dei giovani in seminario qualora ne uscissero senza
avervi appreso l'arte e la pratica del meditare. Ascoltine i supe-
riori e particolarmente i direttori di spirito le parole del Santo:
«Per quanto riguarda l'orazione e il modo di pregare (il superiore)
studi diligentemente come poird aiutare i chierici; pensi pure che
i chierics del seminario faranno ben pochs progressi nella vita dello
spirito e 5i priveranno di grandissimi frutts se non pregano affatto
o se pregano senza un buon metodo. Percio spessq ricordi lovo che
si ricavano grands e abbondanti frutii dall' orazione, specialmente

» Mowita ad Missionarios, cap. 11, art. 1: «Quare Missionarius simul aique in
credstas sibi regiones intulerit pedem, ad Christum omnium Pastorem se protimus
converiet accepiurus ab Eo benedictionem: et quantum occasio dabit, secessum pe-
tet, ubt se necessariis omnibus muniat, sibi credstam genterns Christo despondear,
seque buic excolendae totum devovearn.

316



mentale, e si sforzi d'infiammarli in ogni modo alla pratica e alla-
more di essam >,

23, L'Olier », il fondatore dei grandi Seminari di Francia,
dava immensa importanza a questo punto della formazione
spirituale dei seminaristi e prescrisse ai suoi un’ora di medita-
zione tutte le mattine. In una sua Memoriz in cui tratta della
fondazione dei Seminari; pubblicata nel 1651, ha queste gravi
parole: «Poiché il Seminario & il luogo dove si gettano i semni
dello spirito ecclesiastico, i ditettori che debbono essere uomini
J’orazione, debbono stimare loro prima e principale cura
quella di fare dei giovani altrettanti womin: interiors, come pud
comportare la loro eta, mostrando loro Pimportanza di fare le
cose in unione allo spirito di Nostro Signore, senza di chenéle
opere ctistiane, né gli impiephi del ministero possono piacere a
Dio, né operare alcun frutto nella Chiesa. E a che sexviranno le
Messe, gli Uffici, le cerimonie, il canto e tutto quello che con
tanta cura si insegna nel seminario, se lo spirito e la vita di pre-
ghiera non anima tutte queste cose? E solo dalla vita interiore
che dipende la benedizione dei nostri impieghi e tutta la san-
titd delle nostre opere».

L'Olier & stato uno dei pitl grandi apostoli dell’orazione men-
tale, ed il metodo d’orazione della sua Congregazione di S. Sulpi-
zio & divenuto uno dei piti celebri nella Chiesa. Il carattere gene-
rale di questo metodo & di essere affettivo, di mettere in secon-
d’ordine gli atti dell'immaginazione e del ragionamento e di insi-
stere di pit nell’adorazione, la domanda, la comunione con le
virtit di Nostro Signore, la risoluzione e la cooperazione alla gra-

% § Caro Borromeo (1538-1584): «Quod ad crationem efusque rationem
spectat, studeat quam diligentissime guomodo poterst clericos iuvare: cogitetque
parum adneodum profecturos serinarii clericos in spirituali progressu maximisque
Frouctibus privatos iri, si vel wulla, vel non recta ratione orent. Quamobremt maxi-
oS algue uberrimos, qui ex oratione, pracsertin mentali, existunt frectus, saepius
illis proponat, omnique ratione ad fliius studium et amorem inflammare nitaturs
{Acta Eccl. Mediolan. Part. TV, De semin.).

» P, Jacques Olier (Paris, 20-9-1608 - 2-4-1657), Fondatore della Societa di
S, Sulpizio.

317



zia. Egli riteneva che questo metodo convenisse meglio ai chierici
ed ai sacerdoti, che sono gi# istruiti nelle cose divine, ed hanno
pid bisogno di esercitare la volonti, e tirarla alla pratica della vita
sacerdotale, che l'intelligenza,

«L’orazione mentale, egli diceva, & il supplemento della
Eucaristia: Nostro Signore ci ha dato ["una e I'altra per unirci a
Lui. Nell'orazione riceviamo gli stessi beni della Comunione,
benché in altra misura: nell’orazione come nell’Eucaristia ado-
riamo Gesu Cristo presente: nell’orazione Gesti nutre I'anima e
la fortifica, si unisce ad essa, la rende simile a Lui, le infonde il
disgusto delle cose grossolane della terra, la riempie d’amore
per quelle del Cielo e la rende terribile al demonio» (Espriz de
M. Olier).

24. 11 Ven. P. Avila * diceva che non & faito per il sacerdozio,
molto meno, io dico per le missioni, chi non ha spirito di ora-
zione, e S. Gregorio, come tiporta lo Chaignon ¥ trema per quei
vescovi che ammettono al sacerdozio giovani che non hanno
amore per I'orazione. S. Bernardo esorta Papa Eugenio ad ordi-
nare solo «guelli che hanno amore per la preghiera e la praticano ¢
che in ogni cosa si fidano pigt della preghiera che della propria ope-
rositd e lavoro» *. S. Carlo, quindi, prima di ordinare un sacer-
dote, voleva fosse seriamente esaminato su questo punto: se sa-
peva ed intendeva «guale & il modo di pregare, di guante e quals
parit & composto; quali regole ed altre cose del generes ». Percid la
S. Chiesa anche nella sna legislazione ha sanzionato I'obbligo del-
Porazione mentale, non solo per i religiosi ed i sacerdoti (Can.
105-125}, ma anche per i semplici seminaristi (Can. 1367},

* 1 Ven. Juan de Avila (Almodovar de! Campo 1499 - Montilla 10-5-1569),
ora & Beato.

7 Chalgnon, 81, I prete santtficato dalla pratica dell orazione, Venezia 1895.

* S. Betnardo: «gui orand? studium gerant, et usum habeant ac de omni re
orationi plus fidant, quam suae indusiriae vel labori» (De Consid. L. IV, <. 4),

® 5. Carlo voleva.., sapere dal candidato: «qus orasionés modis, quor quibusve
partibus illa constet; quae regulae et coctera eiusdem generisn (Conc. Mediol, ITI
De Exam. Ord.).

318



25. T1 Santo Pontefice Pio X nella sua celebre Esorsazione al
Clero scriveva: «Il Sacerdote vive quotidianamente quasi «in
mezzo ad una nazione perversa» e sovente rimane imbrattato dalla
polvere umana... vi & per lui grande necessita di ritornare ogni
giorno alla contemplazione delle cose eterne, affinché la mente e
1a volonta si rafforzino con rinnovata lena contro le attrattive del
mondow. Ora i nostri giovani, non gwass, ma eerfamente dovranno
essere spediti «in mezzo ad una nazione perversa» in mezzo al
mondo pagano, dove il pericolo e le occasioni di rimanere imbrat-
tati dalla polvere umana sono assai maggiori. E necessario quindi
non inviarli in questo mondo, s non bene addestrati nella pratica
dell’orazione, I'arma con la quale solamente potranno vincere
ogni insidia, ogni battaglia e tenersi mondi da ogni lordura: «Arms
del sacerdote sono le preghiere ¢ le lacrime» .

Nel Seminarto dunque i nostri alunni debbono formarsi 1'abi-
tudine, il bisogno, la necessita deil’orazione mentale. La cosa non
& facile, perché la quiete, la solitudine che Porazione richiede non
paiono tanto conformi agli spiriti giovanili. Essi sanno che la vita
sta nell’azione, ed ingenuamente pensano che azione sia solo
quella che si svolge all’esterno. La meditazione quindi facil-
mente annoia, quando non se ne comprende la necessita,
quando non ci si mette con impegno. Gestt daila sua lunga soli-
tudine di Nazaret li disinganni e faccia loro intendere che non
¢’2 nulla di pit attivo del meditare, dell'occupare i pensieri
nelle cose di Dio, presso il Quale & 'unica, vera sorgente della
Vita e della Luce: «Presso di te & la fonte dells vita, e alla tua
luce vedremo la luce» .

E nelle intime comunicazioni con Dio, fonte di Vita e di Luce,
che P'apostolo attinge forza e nerbo per la sua attivita esteriore: &
i pure, e solo I, che il giovane aspirante alle missioni prova, ma-
tura, rafforza la sua vocazione. Perché non & vera vocazione
quella che non & stata ispitata e maturata da Dio nell'intimita del-
U'orazione.

® Pio X: 1l sacerdote vive «is medio nationis pravaew.. sArma sacerdotum
swuni oraiiones ef lcrymacs,
& Sal 35,10: «Apud Te est fons vitae, et in lumine tuo videbinus Iumenn.

319



26. Perché, amati giovani, perché volete farvi missionari? Che
cosa vi muove, che cosa vi attira? Non v’ingannate: se il vostro
proposito non & il risultato di un grande spirito di fede e di un pii
émnde amore di Dio, non vi prendete il disturbo di passare i mati.

meditando sulla immensa grandezza di Dio, nostro Padre, e sui
diritti che egli ha alladorazione ed alla servitd di tutti gli womini;
& meditando sull’immensa sua carit3, che per salvare il mondo
non ha esitato a dare per esso il Suo Unigenito; & piangendo sulle
piaghe del Cracifisso Signore, sulla sorte riservata ai poveri infe-
deli per 1 quali pure tanto sangue fu sparso... & immedesimandosi
in queste vetita nell’orazione, che spuntano e si fottificano i
grandi proposit, e allora si comprendono i distacchi, i sacrifici
che ora e poi la vocazione missionaria impone. Nessuno si sacri-
fica volontariamente se non ha in cuore una grande fede ed un
grande amore: & di fede, di grandi convinzioni, di grande gene-
roso amore che sono fatti gli eroismi della Croce. Ora, per avere,
per crescere in questa fede, bisogna accostarsi a Dio con Pora-
zione; «Accostatevi a Lui e sarete illuminati» 2; per infiammarsi di
questo amore bisogna esercitarsi nella meditazione: «Durante Lz
mia meditazione si accende il fuoco» ®,

'La vostra vocazione, cari giovani, & grande, & sublime, & di-
vina; non ce n’¢ un’altra che la superi in nobiltd, in santita, in
merito: si confonde con 'opera di Gesiy, con la missione della
Chiesa. Voi perd siete piccoli e miseri; ma anche se foste il
fiore dell'umanita per genio, per eloquenza, per valore; se foste
domani 'ammirazione del mondo per le vostre gesta grandi ed
eroiche, a nulla tutto questo varrebbe se il vostro lavoro non
sard fatto in unione con Gesii, mossi ed ispirati da Lui, perché
senza Gest «non potele far nulla» © in ordine all’apostolato ed
alla vita eterna.

Ora questa unione con Gesti che da virtii ed efficacia al vero
apostolato & cosa squisitamente intetiote, & frutto dell’orazione.
Solo quando, specialmente mediante la pratica della preghiera, la

@ Sal 33,6: «Accedite ad Bum et illuminamini,
© Sal 38-4: «In meditatione mea exardescer ignis».
“ Gv 15.5: «Nibil potestis faceren.

320



vita dell'apostolo trascotrerd «nascosta con Cristo in Dio» ©, solo
quando el cuore del Missionario regnerd sovrano Gesi Cristo, al-
lora solo egli risplendera fruttuosamente al di fueri nell’azione e
nelle opere di un santo apostolato; perché, tenetelo per assoluta
veritd: Pattivité esteriore che non 5i riannoda alla vita interiore é
cosa inutile e vana quando non & dannosa. B stato detto, ma giova
ripeterlo!

La meditazione in seminario

27. I nostri cari giovani sono abbondantemente, riccamente
nutriti di Parola di Dio: esercizi spirituali una, due volte 'anno: ri-
tiri mensili, ore d’adorazione talvolta predicate, conferenze setti-
manali, ¢ meditazione preparata e predicata quasi ogni giotno.
Cid & quanto mal consolante; ma mi sono posto un quesito:
quando nelle missioni tutto queste verrd meno, il nostro giovane
sapra fare da sé la sua meditazione? Il missionario che noi man-
diamo, se ha approfittato della formazione che ha avuto nelle no-
stre case, & certamente nomo di forte pieta; ma & altrettanto bene
esercitato, allenato alla pratica dell’orazione mentale?

Venendo quindi alla pratica anche su questo punto, dird che
santo ed utilissimo, anche se gravoso per i supetiori, & Puso di

. dare ogni mattina la meditazione predicata nelle nostre Scuole
Apostoliche. I ragazzi vengono cosl giorno per giorno ad istruirsi
e ad imparare come nutrirsi della parola di Dio: vengono aiutati a
riflettere sulle divine verita ed invitat ad applicatle alla vita, me-
diante le riflessioni ed i sugperimenti che loro offre il predicatore.
Questo va bene per i principianti; ma, cominciando dal noviziato,
& necessario che i giovani vengano man mano istruiti su tutto
quanto si riferisce all’orazione mentale e sul modo di farla da soli.
Dovere quindi del Padre Maestro e, dopo, degli altri Direttori di
Spirito, & di dare ai giovani una istruzione quanto mai completa
su questa importante materia, seguendo approvati testi di ascetica.

Non basta perd la sola istruzione teorica dell’orazione data in
pubblice: il compito pitt delicato & dei direttori di spirito, i qualt

& Col 3,3: «Abscondita cum Christo in Deos.

321



debbono indirizzare, aiutare i singoli giovani nella pratica dell’o-
razione, interrogandoli, illuminandoli e spianando le loro diffi-
colta, che possono provenire dall’inesperienza, dalle distrazioni e
dalla mancanza di generosita.

28. Detto questo, non intendo che si debba abolire del tutto
I'uso della meditazione predicata nelle classi di liceo e di teologia.
Anzitutto i punti si possono dare anche predicati e si possono
pure alquanto sviluppare con opportune riflessioni: I'importante
& che i giovani non abbiano a far consistere la meditazione nel
semplice ascolto di una predichina, ma abbiano anche il tempo di
fare meditazione, che & essenzialmente un lavoroe individuale. 11 1i-
torno su se stessi per applicare 2 noi una data verita o mistero, o
per constatare come ci troviamo in rapporto alla virth che medi-
tiamo; l'esercizio della volonta per la formulazione di proponi-
menti pratici, adatti alle circostanze personali e della giornata; e
sopratiutto esercizio dei vari affetti di adorazione, di ammira-
zione, di lode, di ringraziamento, di dolore e di amore, dei quali
deve essere infiorata ogni vera meditazione, richiedono tempo
e silenzio. Se la esposizione di chi di la materia si chiude con
«Ti rendiamo grazie» %, non si pud davvero dire che i giovani
abbiano fatio la meditazione, anche se ’hanno ascoltata in tutti
i suoi sviluppi, perché la parte essenziale, costitutiva della me-
ditazione, dopo Pesposizione della materia, consiste principal-
mente negli atd defla volont3, e pella formulazione dei propositi,

Con la meditazione noi miriamo soprattutto ad effettuare
Vunione delle anime nostre con Dio. Deve percid essere essen-
zialmente una santa conversazione che facciamo con il Signore,
conversazione che varia secondo il soggetto che meditiamo, ¢
che, man mano che ci esetcitiamo, deve divenire sempre piu
intima, intensa, affettuosa; ora & indispensabile che I'anima ab-
bia tempo e riposo per potersi cosi occupare. Anche la predi-
cazione e le buone letture producono lumi ed affetti santi negli
uditori e lettori; ma altro sono la predica, listruzione, la pia

% «Aginus 1bi gratiass,

322



lettura, ed altro & la meditazione metodica quotidiana alla
quale la regola ci invita.

In conclusione dird che la meditazione predicata, utilissima in
un primo tempo per istruite, per imprimere delle forti convin-
zioni nelle menti dei giovanetti, deve gradatamente condurre al-
Pesercizio vero ¢ proprio della meditazione personale, nel quale
esercizio perd i giovani debbono essere avviati ed aiutati in tutto il
tempo della loro dimora nei Seminari.

Se i giovani non si eserciteranno nella meditazione mentre
sono in seminario, difficilmente diverranno poi veti uomini di
orazione quando saranno sul campo delle missioni.

Conclusione

29, Miei amatissimi confratelli, all'inizio del suo prezioso trat-
tatello sull'orazione S. Alfonso scrisse che avrebbe desideraio
farne stampare tanti esemplari quanti sono i cristiani nel mondo,
perché non ce ne fosse nessuno che non avesse a capire quanto &
necessaria la preghiera per salvarsi. Al termine di questa mia po-
vera esortazione io faccio un"umile preghiera, ed & che chiunque
la legge abbia a fare un po’ di setio esame sul come sta in fatto di
orazione e, a seconda che la coscienza tisponde, abbia a formulare
i suoi propositi.

Le Costtuzioni {art. 207} hanno una frase felicissima dove di-
cono che i nostri missionari debbono alimentare di continuo la love
vita spirituale mediante la santa oravione. Finché daremo alle
anime nostre questo santo alimento, ¢i mantertemo all’altezza
della nostra vacazione ed assicureremo il successo delle nostre fa-
tiche apostoliche.

Perché I'Istituto possa compiere degnamente la sua grande
missione nella Chiesa, ha bisogno che sia formato di nomini «fer-
ventt nello spirito... perseveranti nella preghiera» ©.

Tanto valiamo, quanto preghiamo: teniamolo come assioma. Se
saremo uomini di orazione, diverremo una grande forza nel

& Rm 12,11-12: «5pirstu fervenites ...orationt iustanies»,

323



mondo per 'avvento del Regno di Gesti Cristo. Se ci troveremo
insufficienti, sara insufficienza di orazione.

Andiamo crescendo di numero; ma che giova se non cre-
sciamo anche in santitd? Sono gli Istituti, dove regna lo spirito di
preghiera e la vita interiore quelli che Iddio fa prosperare per ser-
virsene per le grandi opere della sua gloria. Crescere su altre basi,
& crescere ad und piil vasta tovina.

E necessario dunque che tutti i nostri missionari coltivino pre-
murosamente 'orazione e che Vescovi, supetioti Regionali, capi
di residenze vigilino quanto & possibile che non si abbiano a la-
mentare gravi trascuratezze su un punto di tanta importanza,

Ed ora non mi rimane che pregare ed augurarmi che tutti
quanti, amati confratelli, abbiate ad accogliere benevolmente que-
sta mia parola ed a farne frutto. Da parte mia non mancherd di
pregare il Signore affinché conceda a tutti «secondo & ricchezza
della sua gloria, di essere potentemente rafforzati dal suo Spirito
nell’uomo interiore: che il Cristo abiti per la fede net vostri cuori e
cost radicati e fondati nells caritd... siate ricolmi di tutta la pienerza
di Dio» &,

«Ma voi carissimi... pregate mediante lo Spirito Santo, conserva-
tevi nell' amore df Dio» ©.

Aff.mo in N. Signore
P. PaoLo ManNA, Sup. Gen.

& Ef 3,16-17-19: «Secrindum divitias gloriae suac, virtute corroborari per Spi-
ritum eis in interiorem hominem: Chrisium habitare per fidem in cordibus ve-
siris: in chariigle radicati et fundati, wr impleamini in omnem plenitndinems Deiv,

® Gd 20,21: «Vos autem, charissing, in Spivitu Sancto orantes, vosmetipsos in
dilectione Des servatev,

324



